BABES-BOLYAI ÉLET-, CSALÁD-, EGÉSZSÉG- ÉS KÖRNYEZETVÉDELEM TUDOMÁNYEGYETEM

3. A művi megtermékenyítés. A művi megtermékenyítés bioetikai

vonatkozása. Egyházi állásfoglalás. Meddig terjed a személyes

felelősség és az orvosi beavatkozás hatásköre?

### 3.1. Α művi megtermékenyítés lehetőségei

3.2.Bioetikai szempontok 3.3. Etikus megoldások

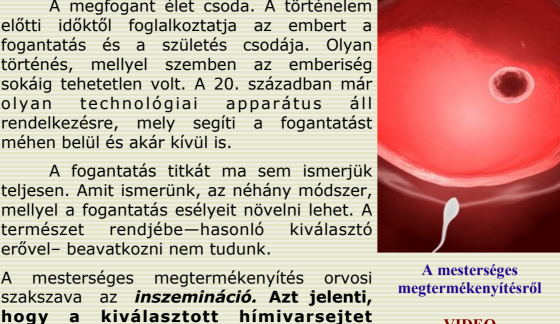
3.1. Művi megtermékenyítés

# A megfogant élet csoda. A történelem

fogantatás és a születés csodája. Olyan történés, mellyel szemben az emberiség sokáig tehetetlen volt. A 20. században már technológiai apparátus rendelkezésre, mely segíti a fogantatást méhen belül és akár kívül is. A fogantatás titkát ma sem ismerjük teljesen. Amit ismerünk, az néhány módszer, mellyel a fogantatás esélyeit növelni lehet. A

kiválasztó természet rendjébe-hasonló erővel- beavatkozni nem tudunk. A mesterséges megtermékenyítés orvosi szakszava az inszemináció. Azt jelenti, hogy a kiválasztott hímivarsejtet mesterséges úton juttatják el a szintén

női petesejthez. kiválasztott megtermékenyülés és beágyazódás helyben, a méhen belül történik. Ha házas felek közt történik ez a beavatkozás akkor homológ, ha más személy szaporítóanyagát használják akkor **heterológ** inszeminációról beszélünk (Weber, 1999). A 20. század közepétől beszélünk gyakori inszeminációról. Kezdetben csak homológ inszeminációval próbálkoztak,



**VIDEO** (Ha nem indul, a 3. Modul

menüsorából indítható)

mint sperma donorokra. Ennek érdekében jöttek létre a spermabankok, ahol a kiválasztható szaporítóanyagot tárolják. További etikai kérdés, hogy a donorok kilétét titkosítani kell-e, ez ugyanis felmenti őket az eltartási kötelezettség alól. Másfelől, a megszületett gyermeknek joga van ismerni saját genetikai törzsanyagát, azaz a biológiai szülőt. A) Extrakorporális vitro vagy megtermékenyítés Azt a beavatkozást értjük alatta, melynek során a kinyert férfi és női

azonban hamar igény támadt más, kívülálló személyekre,

### Ennek az eljárásnak vannak erkölcsileg támadható pontjai. A sejtek kiválasztása már mesterségesen történik, a megtermékenyítés

szaporítósejteket egy retortában,

megtermékenyült petesejte(ket) ezután, mesterségesen ültetik be a nő méhébe.

keverik össze és a

tápoldatban

szintén mesterséges körülmények közt zajlik. A beültetéskor nem minden megtermékenyült petesejtet használnak fel, a maradék sorsa kérdéses. Hiányzik ebből a folyamatból a természetes kiválasztódás intervenciója. Nem lehetünk bizonyosak, hogy a legéletképesebb megtermékenyülésre, sejtek kerülnek-e melyek fejlődés a során

rendellenességeket produkálhatnak.

esetben a béranya.

kapcsolódás esélyét és lehetőségét.

B) Másik módszer a mikroinjekció (ICSI) 🏁

alkalmazták először-véletlenül. Néhány év múlva már négyezer gyermek jött a világra

Ezt a módszert 1992-ben Belgiumban 📑

1978 óta végeznek egyre gyakrabban és egyre nagyobb hatékonysággal in vitro megtermékenyítést. Etikai kérdések merülnek fel ezzel a gyakorlattal kapcsolatban is. Egyrészt, mi történik a megtermékenyült de fel nem használt petesejtekkel. Részleges megoldás a Kyriokonzerválás (fagyasztás), ám kérdés, hogy meddig és milyen feltételekkel?

módszerrel. **A mikroinjekció** hasonló segítségével egy hímivarsejtet juttatnak egy női petesejtbe, ami a fölösleges Mikroinjekciós peteseitek megtermékenyítését megtermékenyítés küszöböli ki. **VIDEO** Sajnos azonban ez ellene szól a természetes

megtermékenyítési technológia meddig mehet el, azaz mennyire

Másfelől, ha az élet ajándék és az ember az ajándékozott, akkor ezek a módszerek merőben megváltoztatják a természetes



Transfer) hasonló beavatkozások. Előzőnél a petesejtet alkalmas helyre

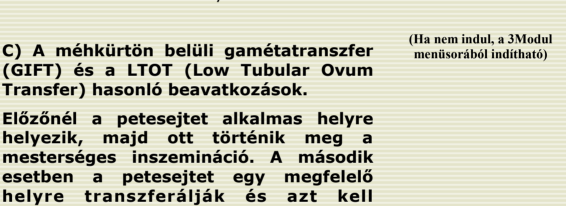
természetes úton megtermékenyíteni.

lehet az emberi tényezőt mellőzni?

Bioetikai kérdés, hogy

kiválasztódás elemi szabályának.

konstellációt, mely szerint a gyermek a házasság intézményének része. Az ember átlépik egy másik szerepkörbe, melyben a gyermekre mint *produktumra* tekint.



az egyre

tökéletesedő

## **K-MOOC** ÓBUDAI EGYETEM

3.1. Művi megtermékenyítés

3.2.Bioetikai szempontok

3.3. Etikus megoldások

# BIOETIKA

ÉLET-, CSALÁD-, EGÉSZSÉG- ÉS KÖRNYEZETVÉDELEM

KOVÁCS SZABOLCS BABES-BOLYAI

TUDOMÁNYEGYETEM

felelősség és az orvosi beavatkozás hatásköre? 3.2. Bioetikai szempontok

A mesterséges megtermékenyítés számos gazdasági, szakmai

- Másik válaszlehetőség: genetikai örökletes betegség esetén

3. A művi megtermékenyítés. A művi megtermékenyítés bioetikai vonatkozása. Egyházi állásfoglalás. Meddig terjed a személyes

és bioetikai kérdést vet fel. Első kérdés: mi tekinthető a mesterséges megtermékenyítés *indítékának*? - Az egyik válasz: a meddőség.

- orvosi kontrajavallat. - Harmadik válasz: a pár különleges kívánságai a magzat
- biológiai meghatározására.
  - kategóriának. Meddőség esetén az ember teljesítőképessége zavartalan marad. Lelki téren jelentkezhet distressz, lelki válság (Ferencz, 2001).

Mindez még nem ad okot a művi megtermékenyítésre. Az is

A) A meddőség problémája alapvetően nem tekinthető betegség-

értelemszerű, hogy a művi megtermékenyítés nem teszi a meddő párokat képessé a gyermeknemzésre. Akkor mit gyógyít a mesterséges megtermékenyítés? Segít leplezni a meddőséget? Vagy a gyermek utáni "vágyat" gyógyítja? Látni kell, hogy a "gyógyszer" itt egy élő embrió **létrehozása.** Etikailag ez nem ugyanaz a kategória, mint amit az

orvoslás valamely betegségre mint kezelést ajánl és végrehajt. Itt emberi életről van szó, melynek autonómiája és személyiségi

jogai nem degradálhatók a produktum szintjére.

(Ferencz, 2001).

"kezdődő

minden formája is tilos.

Folscheid, Feuillet-Le Mintier és Mattéi néhány, párkapcsolton is túlmutató összefüggésre is felhívja a figyelmet. A mesterséges megtermékenyítés valójában a választás lehetőségeit kínálja, ezzel szemben a természetes fogantatás sokkal "szegényebb", korlátozóbb lehetőség-tehát akadály. Túlléphetővé válnak olyan biológiai, öregségi, generációs és idői akadályok, melyek elszakadnak a természetes kiválasztódás dimenziójától és az ember

akarati, programozott, mesterséges produktumává válnak

A posztmodern gondolkodás hagyományromboló és jogteremtő kérdéseivel jut el oda, hogy a kifejezze: az embernek joga van a gyermekhez, sőt, az egészséges pároknak is joguk van igénybe venni vágyaik szerint a tudomány lehetőségét, hogy az elképzelt tökéletes gyermekhez hozzájuthassanak. Számos etikai kérdés azonban még nem tisztázott. Egyházi állásfoglalás és tanítás:

méltóságáról" (Hittani Kongregáció, Donum vitae) szóló kérdéseket. Mind az extrakorporális, mind az inszemináció változataitházasságon belül is-elutasítja. A pót- vagy béranyaság

A katolikus egyház tanítása szerint a házasságban a házasok

kölcsönös önátadása és a nemzés nem válhat szét (II.4 és 5). Az

emberi nemzés méltósága, hogy emberek szerető találkozásának

gyümölcse legyen. Minden embernek joga van a teljesen emberi

eredetre a házasság keretei közt, úgyhogy ezért a béranyaság

1987-ben

tiszteletéről és a

tárgyalta a szaporodás

katolikus egyházi tanítóhivatal

minden formáját ugyanúgy elveti (Weber, 2001).

emberi élet

Másik érv a fölösleges embriók létezése, akiknek létrejötte kapcsolódik az eljáráshoz. Mind elpusztításuk, mind konzerválásuk erkölcsileg elvetendő.

- az ember tárgyiasodása a gépesített ellátórendszerrel szemben—az

- az emberkép és az élet-érték csorbulása. Eddig a megszülető életet remélték és várták a szeretet kötelékében. A mesterséges fogantatás és születés direkt módon szabályozható, (előállítható,

- a következmények utáni felelősség kérdése megválaszolatlan marad. Egy ilyen mértékű beavatkozásban ha "meghibásodás" áll be, ki vállal felelősséget? Az orvos, aki kezeli a rendelkezésére bocsátott "anyagot"? A szülő, aki megrendelte mindet? A biológiai

Összefoglalva megállapíthatjuk, hogy a Donum vitae

Úgy tűnik túl

További fenntartások az eljárással szemben:

donor? A béranya, aki részt vett a kihordásban?

megalapozott.

emberi méltóság sorvadása.

termelhető) ezért tárgyiasít.

odaáldozni az embernek az emberségéből azért, hogy célját elérje. Elgondolkodtató, hogy az eljárások és következményeik összességében vajon nyomasztóbbak-e, mint a gyermektelenség terhe, melyet megszűntetni szeretnének?



3. A művi megtermékenyítés. A művi megtermékenyítés bioetikai

BABES-BOLYAI TUDOMÁNYEGYETEM

KOVÁCS SZABOLCS

természetes kiválasztódás, stb.

természetét.

úton.

eredményesek és egyben etikusak is.

eljárások lehetségesek (Doerfler, 2000):

felelősség és az orvosi beavatkozás hatásköre? 3.3. Etikus megoldások

Különbség van technika nyújtotta megoldások és az etikailag

A támasztott kritikák és kifogásolt beavatkozások mellett lássunk néhányat melyek azok a technika nyújtotta eljárások, melyek

Egy terméketlenségben segítséget kereső pár esetében a következő

akadályát igyekszik elhárítani és nem helyettesíteni;

ha a technikai beavatkozás a házas felek nemi aktusának

a pár olyan segítséget kap, hogy természetes úton tudják megélni a házastársi aktust, mégpedig úgy, hogy az új élet is természetes úton, de nem segítség nélkül fogan: vagyis a természetes szexuális aktus lesz az új élet "oka", nem pedig

egy steril kémcsőben találkoztatott, orvos által felügyelt beavatkozás. Vagyis a házassági aktus megőrzi mind a

technikai úton történő megszakításról beszélünk, ha a technikai eszköz megállítja vagy befejezi, véglegesen leállítja a természetes folyamatot; pl: a speciális kondom gyűjtött

ha a metódus szükségessé teszi a házassági aktus folyamán

ha a technikai beavatkozás újraindítja azt a természetes folyamatot, amelyet már egyszer megállítottak mesterséges

házastársakat egyesítő, mind pedig nemző célját

spermiumokat mesterséges úton juttatják a nő testébe;

ha a megtermékenyülés a nő testén kívül valósul meg;

a nő hüvelyébe helyezett sperma eltávolítását;

nézőpont több módszerrel szemben is kételyeket támaszt. Az elutasítás alapját az eredményezi, hogy a mestersége beavatkozás túlzott módon helyettesíteni akarja az emberi szempontokat, mint egyesülés, nemi közösség, természetes megtermékenyülés,

elfogadható lehetőségek közt. Az egyházi állásfoglalás és bioetikai